خطبة الجمعة
التي ألقاها أمير المؤمنين سيدنا مرزا مسرور أحمد أيده الله تعالى بنصره العزيز
الخليفة الخامس للمسيح الموعود والإمام المهدي  بتاريخ 18/03/2022م
في مسجد مبارك بإسلام آباد، بريطانيا
أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمّدًا عبده ورسوله. أما بعد فأعوذ بالله من الشيطان الرّجيم. بسْمِ الله الرَّحْمَن الرَّحيم * الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمينَ * الرَّحْمَن الرَّحيم * مَالك يوْم الدِّين * إيَّاكَ نعْبُدُ وَإيَّاكَ نَسْتَعينُ * اهْدنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقيمَ * صِرَاط الَّذِينَ أَنعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوب عَلَيْهمْ وَلا الضَّالِّينَ، آمين.
كنا بصدد ذكر موقف أبي بكر الصديق  حيال مانعي الزكاة وتعامله معهم وذلك في بيان سوانح حیاته . ولقد ورد في تاريخ الطبري بهذا الخصوص كما يلي: اجتمعت أسد وغطفان وطيء على طليحة بن خويلد الذي ادعى النبوة إلا ما كان من خواص أقوام في القبائل الثلاث. فاجتمعت أسد بسميراء (سمي هذا المقام باسم شخص من قوم عاد، وإنه موضع على سبيل مكة، وسمي به لكونه محاطًا بالجبال السوداء) وفزارة ومن يليهم من غطفان اجتمعوا بجنوب طيبة، وطيء على حدود أرضهم. واجتمعت ثعلبة بن سعد ومن يليهم من مرَّة وعبس بالأبرق من الربذة (والربذة شعب على مسافة ثلاثة أيام من المدينة. وأبرق الربذة كان من منازل بني ذبيان) وتأشب إليهم ناس من بني كنانة، فلم تحملهم البلاد فافترقوا فرقتين، فأقامت فرقة منهم بالأبرق وسارت الأخرى إلى ذي القصة (ذو القصة موضع على بعد أربعين ميلا من المدينة) وأمدهم طليحة بحبال (وكان حبَّال ابن أخ طليحة)، على أية حال، هكذا صار حبَّال سيّدًا على أهل ذي القصة من بني أسد ومَن تأشب من ليث والديل ومدلج، وكان على مرَّة بالأبرق عوف بن فلان بن سنان، وعلى ثعلبة وعبس الحارث بن فلان أحد بني سبيع، وقد بعثوا وفودا فقدموا المدينة فنزلوا على وجوه الناس فأنزلوهم ما خلا عباسا، فتحملوا بهم على أبي بكر على أن يقيموا الصلاة وعلى ألا يؤتوا الزكاة فعزم الله لأبي بكر على الحق وقال لو منعوني عقالا لجاهدتهم عليه.
كيف كانت حالة وفود القبائل المانعة للزكاة لما انصرفت من المدينة بعدما رأت موقف أبي بكر : لقد ذكر ذلك أحد كُتّاب سيرة أبي بكر  فقال: لما انصرفت وفود القبائل المانعة للزكاة من المدينة بعدما رأت عزم الصديق وحزمه فقد خرجت بأمرين:
أ- أن قضية منع الزكاة لا تقبل المفاوضة، وأن حكم الإسلام فيها واضح ولذلك لا أمل في تنازل خليفة المسلمين عن عزمه ورأيه، وخاصة بعدما أيّده المسلمون وثبتوا على رأيه بعد وضوح الرؤية وظهور الدليل.
 ب- أنه لابد من اغتنام فرصة ضعف المسلمين -كما يظنون- وقلة عددهم لهجوم كاسح على المدينة يسقط الحكم الإسلامي فيها ويقضي على هذا الدين. 
هذا كان ظنّهم أنهم إذا تصرفوا هكذا فيتمكنون من السيطرة على المدينة. على أية حال، لقد رجع هؤلاء وأخبروا قبائلهم أن عدد الناس في المدينة قليل جدًا، وشجعوهم على الهجوم. ومن ناحية أخرى لم يكن أبو بكر غافلا عن هذا الأمر. فقد شدّد الحراسة على أنقاب المدينة بعد مغادرة هذه الوفود، وقد عيّن لهذا الغرض عليا والزبير وطلحة وعبد الله بن مسعود. (وورد في رواية اسم سعد بن أبي وقاص وعبد الرحمن بن عوف أيضًا أنه تمّ تعينهما أيضا ضمن الحراس).
إضافة إلى ذلك أمر أبو بكر جميع أهل المدينة بالتجمع في المسجد، ثم قال لهم بأن الأرض كلها أصبحت كافرة، وأن وفودهم قد رأت قلة عددكم. ولا تعلمون أنهم سيهاجمونكم نهارًا أم ليلا. وأقرب مجموعتهم منا ليست أبعد من مسافة بريد واحد فحسب (وبريد: 12 ميلا)، ويرغب بعض الناس أن نقبل شروط هؤلاء ونتصالح معهم، لكننا أنكرنا قولهم ورفضنا شروطهم، لذا فاستعدوا وأعدوا الآن لمواجهتهم. 
كان تخمين أبي بكر صحيحًا، إذ لم تمر سوى ثلاث ليالٍ بعد عودة وفود مانعي الزكاة من المدينة المنورة حتى طرقوا المدينة غارة مع الليل، وخلفوا بعضهم بذي حسى ليكونوا لهم ردءًا، (وذو حسى ماء من مياه بني فزارة وهو بين الربذة والنخل)، على أية حال، وصل هؤلاء المغيرون ليلا إلى الأنقابَ وعليها المقاتلة ودونهم أقوام يدرجون فنبهوهم، وأرسلوا إلى أبي بكر بالخبر، فأرسل إليهم أبو بكر أن الزموا أماكنكم ففعلوا. وخرج أبو بكر في أهل المسجد على النواضح إليهم فانفش العدو، فأتبعهم المسلمون على إبلهم حتى بلغوا "ذا حسى" فخرج عليهم الردء بأنحاء قد نفخوها وجعلوا فيها الحبال ثم دهدهوها بأرجلهم في وجوه الإبل فتدهده كل نحي في طوله فنفرت إبل المسلمين وهم عليها ولا تنفر من شيء نفارها من الأنحاء فعاجت بهم ما يملكونها حتى دخلت بهم المدينة، فلم يصرع مسلم ولم يصب، فظن القوم بالمسلمين الوهن، وبعثوا إلى أهل ذي القصة بالخبر فقدموا عليهم اعتمادا في الذين أخبروهم وهم لا يشعرون لأمر الله  الذي أراده، وأحب أن يبلغه فيهم، فبات أبو بكر ليلته يتهيأ، فعبأ الناس ثم خرج على تعبية من أعجاز ليلته يمشي وعلى ميمنته النعمان بن مقرن وعلى ميسرته عبد الله بن مقرن، وعلى الساقة سويد بن مقرن ومعه الركاب، فما طلع الفجر إلا وهم والعدو في صعيد واحد، فما سمعوا للمسلمين همسا ولا حسًّا حتى وضعوا فيهم السيوف فاقتتلوا في أعجاز ليلتهم فما ذر قرن الشمس حتى ولّوهم الأدبار.
ثم ورد أن المسلمين غلبوهم على عامة ظهرهم. وقتل حبال، وأتبعهم أبو بكر حتى نزل بذي القصة، وكان أول الفتح أعطى الله المسلمين، ووضع بها أبو بكر النعمان بن مقرن في عدد ورجع إلى المدينة. (هذا كان مقتبسًا من تاريخ الطبري).
كتب أحد المؤلفين وهو يشبّه هذه المعركة بغزوة بدر فيقول: إن قوة الإيمان والعزيمة والعزم والصمود والحزم والحذر الذي أبداه أبو بكر في هذه الآونة فإنه أحيا في قلوب المسلمين بذكرى فتوحات عصر الرسول . هذه المعركة الأولى في عهد أبو بكر كانت شبيهة جدًا بمعركة بدر، إذ لم يكن في يوم بدر عدد المسلمين إلا ثلاثمائة وثلاثة عشر، بينما كان عدد مشركي مكة أكثر من ألف. وفي هذه المعركة أيضا التي حصلت بين أبي بكر والمعارضين كان عدد المسلمين قليلا بينما كان عدد المهاجمين من عبس وذبيان وغطفان كبيرًا جدًّا. ولقد نصر الله المسلمين على المشركين، والآن ضرب أبو بكر ومن كان معه مُثُل الإيمان الكامل فأنالهم الله تعالى الفتح على العدو. فكما كانت  لغزوة بدر نتائج بعيدة المدى، كذلك كان لانتصار المسلمين في هذه المعركة في عهد أبي بكر أثرٌ عميق على مستقبل الإسلام.
 وثب بنو ذبيان وعبس -جراء هذه الهزيمة- على من فيهم من المسلمين، فقتلوهم كل قتلة. (وهذا ما فعلوه انتقامًا منهم بحيث استشهد المسلمون المتواجدون في مناطقهم) وفعل من ورائهم من القبائل الأخرى فعلَهم، فلما أُطلع أبو بكر على هذا الظلم حلف ليقتلن المشركين كل قتلة وليقتلن في كل قبيلة بمن قتلوا من المسلمين.
وما أن تم القضاء على المهاجمين من مانعي الزكاة في ظل قيادة أبي بكر أخذت القبائل الضعيفة منهم والمترددة تتوافد على المدينة بزكاتها. فلما رأى القبائل الضعيفة حالة القوية منها أتت بزكاتها إلى المدينة وهي التي كانت سابقا أحجمت عن أدائها، فكانت قبيلة تأتي بزكاتها في أول الليل والثانية في وسطه والثالثة في آخره.
وكلما طلعوا في المدينة قال الناس لهم حين طلع نذيرٌ، وقال أبو بكر هذا بشير. هذا حام وليس بوان، فلما عُلم أنها فئات حامية للإسلام وجالبة لأموال الزكاة قال المسلمون لأبي بكر: أنت مبارك وطالما بشرت بالخير. فقال: إن الذين يأتون بأخبار سيئة ونوايا سيئة يتحركون بسرعة، بينما يسير أصحاب الأخبار السارة بسهولة وطمأنينة. أستطيع أن أعرفهم من خلال مشيهم.
وورد في تاريخ الطبري عن تجمع الصدقات بعد النجاح ضد مانعي الزكاة: لقد وصلت في ذلك الوقت إلى المدينة صدقات حتى فاضت الأموال وزادت عن حاجات المسلمين.
وخلال هذه الفتوحات والبشارات رجع إلى المدينة جيش أسامة بعد أن حقق نجاحات باهرة. فاستخلفه أبو بكر على المدينة، وقيل استخلف سنان الضمري، وقال له ولجنده استريحوا وأريحوا ظهركم، ثم خرج أبو بكر في رجاله الأولين إلى ذي القصة، فقال له المسلمون: ننشدك الله ياخليفة رسول الله أن تُعرِّض نفسك! فإنك إن تُصَب لم يكن للناس نظام، ومقامك أشد على العدو، فابعث رجلاً، فإن أصيب أمّرت آخر، فقال: لا والله لا أفعل ولأواسينّكم بنفسي.
لقد خرج الصديق في تعبيته إلى ذي حُسَ وذي القصة، (وذو القصة موضع على بعد أربعين ميلا من المدينة) والنُّعمان وعبدالله وسُويد على ما كانوا عليه، حتى نزل أبو بكر على أهل الرَّبذة بالأبرق، فهزم الله الحارث وعوفًا بعد حرب شديدة (وهما رئيسا مرة وثعلبة وعبس) وأُخِذ الحطيئة أسيرًا. وأقام أبو بكر على الأبرق أيامًا، وحمى الأبرق لخيول المسلمين، ولما هُزمت عبس وذبيان التحقوا بطليحة، وقد نزل طليحة على بزاخة وارتحل عن سميراء إليها، فأقام عليها. (وبزاخة: ماء لبني أسد كانت به وقعة عظيمة مع طليحة الأسدي في أيام أبي بكر الصديق.)
ثم كتب أحد المؤلفين عن تصرفات القبائل المهزومة فيقول:
كان الأنسب لعبس وذبيان وغطفان وبني بكر وللقبائل المتمردة التي تعيش بالقرب من المدينة المنورة الامتناع عن عنادهم وتمردهم، وكان عليها الاعتراف بالطاعة الكاملة لأبي بكر والإقرار بالالتزام بأركان الإسلام، والتعاون مع المسلمين لمحاربة المرتدين. كان هذا مطلبًا للعقل ودعمته الأحداث أيضًا. حطم أبو بكر سلطتهم. لقد ترسخ رعب أهل المدينة إثر تحقيق نجاحهم على حدود الروم، وازدادت قوة المسلمين، ولم يعودوا يعانون ضعفًا كان يخيّم عليهم في غزوة بدر وفي أيام الغزوات الأولى. بل كانت مكة الآن معهم وكذلك الطائف، وكانت سيادة هاتين المدينتين مسلمة على شبه الجزيرة العربية. ثم كان هناك مسلمون من بين هذه القبائل نفسها، لم يستطع المتمردون بأي وسيلة ضمهم إلى صفوفهم، وبالتالي أصبح وضع المتمردين ضعيفًا للغاية. ولكن مع كل ذلك فإن عداء المسلمين قد أعمى أعينهم وتلاشى من قلوبهم الشعور بالربح والنقصان، فتركوا أوطانهم، وانضموا إلى المدّعي الكاذب بالنبوة طليحة بن خويلد من قبيلة بني أسد. كان المسلمون فيهم إلا أنهم لم يستطعوا ردعهم عن إراداتهم. مع وصول هؤلاء ازدادت قوة طليحة ومسيلمة كثيرًا وبدأت نار التمرد في اليمن تشتعل بشدة.
على أية حال، ينبغي أن تتذكروا أن هؤلاء قد تمرّدوا وحاربوا، ولم تتم محاربة أحدهم بناء على ادعائهم الكاذب بالنبوة، بل شنّت عليهم الحرب انتقامًا على تمردهم وردًّا على حربهم ضد المسلمين.
هناك رواية عن عبد الله بن مسعود حول انتصار أبي بكر على مانعي الزكاة وحول شجاعة أبي بكر وعزيمته فيقول:
لقد قمنا بعد رسول الله  مقاما كدنا نهلك فيه لولا أن الله منّ علينا بأبي بكر، كنا قد أجمعنا على ألا نقاتل على ابنة مخاض وابنة لبون، وأن نعبد الله حتى يأتينا اليقين، فعزم الله لأبي بكر على قتال مانعي الزكاة، فوالله ما رضي منهم بأحد الأمرين لا ثالث لهما، إما الخطة المخزية أو الحرب المجلية، أما الخطة المخزية فهي أن يقروا بأن من قتل منهم في النار، ومن قتل منا في الجنة، وأن يدوا قتلانا، وأن نغنم ما أخذنا منهم فلا يطالبون برده، وأن ما أخذوا منا مردود علينا، وأما الحرب المجلية فأن يخرجوا من ديارهم بعد هذه الهزيمة ويعيشوا في أماكن بعيدة.
يقول المصلح الموعود  بهذا الخصوص: لما رفضت بعض القبائل العربية أداء الزكاة إثر وفاة الرسول  أراد أبو بكر حربهم، ولكن أوضاع البلاد كانت خطيرة جدا على المسلمين، فأشار إنسان شجاع مثل عمر  على أبي بكر  بأن لا يعامل منكري الزكاة بهذه الصرامة، فأجابه أبو بكر : ما كان لابن أبي قحافة أن يلغي ما أمَر به الرسول . واللهِ لو منعوني عقالًا كانوا يؤدونه لرسول الله  لقاتلتُهم على منعه، ولن أبرح حتى يدفعوه. فإذا كنتم لا تستطيعون حربهم معي فسأحاربهم وحدي. فانظر إلى شدة حرص أبي بكر على سنة الرسول ، فمع أن الظروف كانت حرجة جدا، حتى كان أكابر الصحابة يشيرون على أبي بكر بأن لا يحارب منكري الزكاة، إلا أنه كان مستعدًا ليخوض غمار كل خطر لتنفيذ أوامر الرسول . (التفسير الكبير ج8) 
ثم كتب المصلح الموعود  في مكان آخر:
"حين انتشرت فتنة الارتداد في زمن أبي بكر  ولم تبق الصلاةُ بالجماعة قائمةً إلا في القرى وأُرسل الجيش إلى الشام، مع ذلك بعث أبو بكر  رسالة إلى الذين كانت الزكاة واجبة عليهم، أنه إذا كان أحدهم يدفع عقالا في عهد النبي  ويمتنع من أدائه الآن فلآخذنه منه بقوة السيف. كان رأي الشجاع الباسل مثل عمر  أيضا أن الوقت ليس مناسبا للتشديد على الزكاة ولكن أبا بكر  لم يقبل رأيه. ومن هنا تتضح أهمية الزكاة. (مدارج التقوى، أنوار العلوم ج1) 
هذا الأمر بيَّنه المصلح الموعود  في خطاب له حول موضوع "مدارج التقوى"، وبيَّن فيه مدى أهمية الزكاة لمدارج التقوى، وهي ضرورية للذين يريدون السلوك على دروب التقوى، وقال فيه أيضا أن على الأحمديين أن يتذكروا أهمية الزكاة ويؤدوها باهتمام. 
ثم قال المصلح الموعود  في مكان آخر وهو يبين أهمية الزكاة: 
ثم هناك مسألة مهمة جدا هي الزكاة، لكن الناس لم يفهموها، فقد أمر الله بها بعد الصلاة، كما قال سيدنا أبو بكر الصديق  إنه سيعامل مانعي الزكاة معاملة النبي  مع الكفار، حيث يأسر رجالهم ويسبي نساءهم. بعد وفاة النبي  ظهر ابتلاء عظيم إذ ارتد العرب كلهم ماعدا مدن ثلاث؛ هي مكة والمدينة ومدينة أخرى (مدينة الطائف). فقال له عمر  أن يتصالح مع مانعي الزكاة، إذ من المأمول أن ينصلحوا لاحقا تدريجيا، والأفضل أن يحارب المرتدين الآخرين أولا، فالأولوية للقضاء على المرتدين والمتنبئين الكذبة، لأن فتنتهم أشد، فقال أبو بكر : والله لو منعوني عَناقا أو عِقالا كانوا يؤدونها لرسول الله  من الزكاة لقاتلتهم عليه، وإذا تركتموني وانضمّت سباع الغابة إلى المرتدين للهجوم فسوف أقاتلهم وحدي. (برکات الخلافة، أنوار العلوم ج2) هذا المقتبس من "بركات الخلافة" مفاده أن على الخليفة أن يسعي كل السعي لإقامة الشريعة، وهذا ما يفعله الخليفة. 
قال المصلح الموعود  في مكان آخر: 
"يثير الناس اعتراضا واهيًا آخر قد فنَّده الله تعالى قبل ثلاثة عشر قرنًا. يقولون إن المخاطَب في وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ هو رسولُ الله ، فكيف تستشهد بهذه الآية وأنت مجرد خليفة؟ على هؤلاء أن يتذكروا أن الذين امتنعوا عن دفع الزكاة لسيدنا أبي بكر  قد احتجّوا هم الآخرون بأن حكم الزكاة في خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا (التوبة:103) كان يخص النبي  فقط، وحيث إنه قد توفي فلا يحق لأحد أن يأخذ الزكاة. فقال سيدنا أبو بكر : أنا المخاطب الآن." قال المصلح الموعود  في خطابه: "وعلى شاكلته أنا أردّ على من يعترض عليّ بأنني أنا المخاطب الآن، وإذا كان جوابُ أبي بكر صائبًا -وكان بلا أدنى شك صوابا- فإن ما أقوله هو الآخر صوابٌ بلا ريب، (وهذا هو المبدأ الدائم مع الخلافة ولا بد من تذكُّره، ثم قال ) وإذا كان اعتراضكم في محلِّه فسوف تُضطرون إلى شطب أحكام كثيرة من القرآن. وهذا ضلال مبين. (منصب الخلافة، أنوار العلوم ج2) وهذا ما قاله المصلح الموعود  وهو يلقي خطابا حول منصب الخلافة. 
ثم قال المصلح الموعود  في مناسبة أخرى: حين توفي النبي  ارتد كثير من الجهلة من المسلمين، ورد في كتب التاريخ أنه لم تكن الصلاة تصلى بالجماعة في المساجد إلا في ثلاثة أماكن، كذلك رفضت معظم الناس في البلد أداء الزكاة بحجة أنه لا يحق لأحد أن يأخذ منهم الزكاة بعد الرسول ، حين انتشرت هذه الفكرة في سائر العرب وأراد أبو بكر  أن يشدد عليهم ذهب عمر والصحابة الآخرون إلى أبي بكر ، فقالوا (كما ذكرت سابقا) إن الظروف صعبة للغاية ففي هذا الوقت يمكن أن تؤدي غفلة صغيرة إلى خسارة كبيرة، لذا نقترح ألا تواجه هذا العدو الكبير وتعامل مانعي الزكاة بلين، فرد عليهم أبو بكر : من كان منكم يخاف فعليه أن يذهب إلى حيث شاء، والله، لو لم يقف معي شخص واحد لأواجهنَّ العدو وحدي، ولو دخل العدو المدينةَ وقتل أقاربي وأصدقائي وأخذت الكلاب تجرّ جثث المسلمات في شوارع المدينة لأحاربَنّ العدو. ولن أكف عن قتالهم حتى يؤدوا عِقالًا كانوا يؤدونه لرسول الله من الزكاة. فواجه أبو بكر  فتنة العدو بكل شجاعة، ونجح في نهاية المطاف، لأنه كان يرى أن هذا عمله لذا قال للصحابة المقترحين سواء وقف أحدكم معي أم لم يقف سأواجه العدو وحدي حتى أستشهد في سبيل الله. قال المصلح الموعود : فالقوم الذين ينشأ فيهم هذا العزم ينجحون في كل ميدان ولا يستطيع العدو الوقوف مقابلهم أبدا. (مبدآن مهمان للرقي القومي، أنوار العلوم ج19) هذا هو سر الرقي القومي الذي يجب أن نتذكره. 
ثم قال المصلح الموعود  في مناسبة أخرى: بعد وفاة رسول الله  حين ارتد آلاف العرب بسبب الاختلاف حول قصية الزكاة، واستعد مسيلمة للهجوم على المدينة وبلغ أبا بكر ، الخليفة آنذاك، أن مسيلمة قادم مع مئة ألف جندي لشن الهجوم على المدينة فاقترح بعض الناس على أبي بكر  قائلين: بما أننا نمر الآن بوقت حرج وبسبب الاختلاف في قضية الزكاة يرتد الناس باستمرار وبالإضافة إلى ذلك خرج مسيلمة بجيش كبير للهجوم لذا في هذه الظروف من المصلحة أن ألا تطالب بالزكاة وأن تتصالح مع مانعي الزكاة، ولكن أبا بكر  لم يبال بهذه المخاوف قط وقال لهؤلاء المقترحين هل تريدون أن أوافق على ما يخالف صريحا أحكامَ الله ورسوله. إن حكم الزكاة من الله ورسوله  لذا من واجبي أن أسعى بكل ما في وسعي للمحافظة على أحكام الله والرسول . ولكن الصحابة قالوا مرة أخرى إنما الظروف تقتضي الصلح. فقال أبو بكر : إذا كنتم لا تريدون القتال وتخافون مواجهة العدو فاذهبوا واجلسوا في بيوتكم، وواللهِ لأقاتلن العدو وحدي ما لم يدفعوا ما عليهم من الزكاة حتى عقال بعير، ولن أصالحهم ما لم أجعلهم يسلّموا بفريضة الزكاة. قال المصلح الموعود  هذه هي العلامة للإيمان الحقيقي. (واجبنا هو فتح العالم كله، أنوار العلوم ج18) هذا هو الإيمان، إذا كان فينا هذا الإيمان استطعنا تبليغ رسالة الإسلام في العالم وكان النجاح حليفنا بفضل الله تعالى. 
ثم قال المصلح الموعود  في موضع: لقد تمردت قبائل العرب بعد وفاة النبي ، حيث رفضوا أداء الزكاة بحجة أن الله تعالى لم يمنح أحدًا حقَّ أخذ الزكاة سوى الرسول ، حيث قال له: خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً، أي يا محمد، خُذْ بعض أموالهم زكاةً، ولم يُذكَر في أي مكان أنّه يحق لأحد بعد وفاة النبي  أخذ الزكاة. ولكن المسلمين رفضوا حجتهم هذه، مع أنّ الله تعالى قد وجه الخطاب في الآية إلى رسوله  خاصةً. على أية حال، كانت أكبر حجة عند المرتدين أنه لا يحق لأحد سوى النبي  أخذ الزكاة، ولم يكن سببها إلا انخداعهم بأنّ الأحكام المتعلقة بالنظام ليست قابلة للعمل بها دوما، بل كانت مخصوصة بالنبي  فقط. ولكني قد أثبتُّ بطلان هذه الفكرة آنفا، إذ الحقّ أنّ أحكام الصلاة والصوم، كما لم تُلْغَ بعد وفاة الرسول ، كذلك فإن الأحكام المتعلقة بإدارة أمور الأمة ونظام الحُكم لم تُلْغَ بوفاته، بل يجب العمل بها دومًا بين المسلمين بواسطة نواب الرسول ، (الخلافة الراشدة، أنوار العلوم ج15) 
ثم قال المصلح الموعود : "فلما توفي النبي  وانتُخب أبو بكر  خليفةً، ارتدت الجزيرة العربية كلها، واستفحلت الفتنة حتى ...رفض أهل البلد كلهم أداء الزكاة إلا أهل مكة والمدينة وقرية أخرى، محتجين بأن قول الله تعالى خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً كان خاصًّا بالنبي ، فلا يحق لأحد بعده أن يطالبهم بالزكاة على أموالهم. وثار العرب كلهم على الدولة الإسلامية وخرجوا بجيوشهم لمحاربتها. لا شك أن الإسلام كان ضعيفًا في عهد النبي ، ولكن القبائل العربية كانت تهاجمه متفرقة، فكانت طائفة منهم تحارب المسلمين في وقت، بينما كانت طائفة أخرى تحاربهم في وقت آخر. أما غزوة الأحزاب التي جاءت فيها جيوش الكفار مجتمعة متحدة، فكان الإسلام عندها قد اكتسب القوة إلى حد ما، ولكنه لم يكن قويًا بحيث لا يُخشى عليه من أي هجوم في المستقبل. ثم لما خرج النبي  لفتح مكة انضمت إليه بعض القبائل لنصرته. فمِن هنا يتبين أن الله تعالى قد جعل أعداء الإسلام ينبرون لمحاربته بالتدريج حتى لا يشكّلوا قوة تستولي على البلاد كلها. 
ولكن عند خلافة أبي بكر  ارتدت القبائل العربية كلها دفعة واحدة إلا في مكة والمدينة وقرية أخرى، ورفضت سائر البلاد أداء الزكاة وخرجت بجيوشها لمحاربة المسلمين. (لم يكتفوا برفض أداء الزكاة فحسب بل خرجوا مع جيوشهم للقتال) وقد بلغ عدد جيش بعض القبائل المتمردة مئة ألف مقاتل، بينما كان عدد الجيش المسلم عشرة آلاف فقط، وكان هذا الجيش على وشك المسير ناحية الشام، وهو الجيش نفسه الذي قد جهّزه النبي  قبيل وفاته تحت قيادة أسامة بن زيد لمحاربة الروم على الحدود مع الدولة البيزنطية. أما باقي المسلمين فكانوا ضعفاء وشيوخًا ما عدا بعض الفتيان القلائل. ونظرًا إلى الظروف الحرجة المحدقة بالمسلمين فكّر الصحابة أنه لو خرج جيش أسامة  فلن يبقى في المدينة أحد للدفاع عنها ضد الثوار المتمردين، فذهب إلى أبي بكر  وفدٌ يضم كبار الصحابة، فالتمسوا منه تأجيل مسير الجيش إلى حين قمع الثورة، لأن إرساله في هذا الوقت خطير. فغضب أبو بكر  مما أشاروا عليه وقال: هل تريدون أن يكون أول ما يعمله ابن أبي قحافة بعد وفاة النبي  هو منع الجيش الذي أمر النبي  بتسييره؟ (باختصار قال أبو بكر ) والله، سأرسل هذا الجيش الذي أمر النبي  بتسييره وإنْ دخل العدو المدينة وأخذت الكلاب تجرّ أرجل المسلمات في شوارعها. إذا كنتم تخافون جيوش الأعداء فيمكنكم أن تتخلوا عني، وسأخرج للقاء الأعداء كلهم وحدي. فما أعظمَ هذا المشهدَ دليلًا على صدق قول الله تعالى يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا! (أي القائمون على الخلافة والمتمسكون بها يعبدون الله ولا يشركون به شيئا.)  
ثم قال المصلح الموعود : والقضية الأخرى كانت تتعلق بالزكاة، فقال الصحابة لأبي بكر  إن كنت لا تريد إيقاف الجيش المسلم من المسير فعليك على الأقلّ أن تتصالح مع الثوار على ألا نأخذ منهم الزكاة هذه السنة، وذلك لكي تهدأ ثائرتهم خلال هذه الفترة ونجد سبيلًا للقضاء على هذه الفوضى. إنهم ثائرون ومستعدون للقتال والموت، وليس من الحكمة، والحال هذه، أن تطالبهم بأداء الزكاة. فرفض أبو بكر  هذا الاقتراح أيضًا بشدة. فقال الصحابة: لو خرج جيش أسامة ولو لم نعقد مع الثوار هدنة مؤقتة، فمن يتصدى للأعداء، إذ لن يبقى بعد ذلك في المدينة إلا الشيوخ والضعفاء أو بعض الشباب، وكيف يمكنهم صدّ الأعداء الذين يبلغون مئات الآلاف؟ فقال أبو بكر : أيها الأصحاب، إن كنتم لا تقدرون على التصدي للعدو، فسأخرج لمحاربته وحدي.
قال المصلح الموعود : لقد خرجت هذه الكلمات من فم شخص لم تكن عنده خبرة عالية بفنون الحرب والقتال، وكان يُظنُّ عمومًا أنه ضعيف القلب. فمِن أين استمد هذه الشجاعة والبسالة وهذه الثقة واليقين، يا ترى؟ إنما سببه أنه  كان مدركًا أن الله تعالى هو الذي بوَّأه منصب الخلافة، وأنه هو المسؤول عن كل هذه الأمور، فمن واجبه أن يواجه التحدي، أما النجاح فبيَد الله تعالى. فلو أراد الله له النجاح فسيجعله غالبًا، وإذا لم يُرِد الله له النجاح فلن تحققه له جيوش الدنيا كلها. (الخلافة الراشدة، أنوار العلوم ج15) 
يقول سيدنا المصلح الموعود عن نتائج رائعة لقرار سيدنا أي بكر : 
لقد أرسل سيدنا أبو بكر  جيش أسامة إلى الشام معارضًا بذلك رأي الصحابة، فرجع الجيش بعد 40 يوما منتصرا، ورأى المسلمون بأعينهم نصر الله نازلاً من السماء. ثم بعدها انصرف أبو بكر إلى المتنبئين الكذابين وقمع فتنتهم نهائيا. ولقي المصير نفسه أهل الردة أيضا. كان الصحابة يخالفون رأي أبي بكر في محاربتهم قائلين: كيف يمكن محاربة قوم يؤمنون بوحدانية الله والرسالة لمجرد إنكارهم أداء الزكاة؟ فقال أبو بكر بكل شجاعة وبسالة: إذا سُمح لهؤلاء بعدم أداء الزكاة اليوم، فسوف يترك الناس تدريجيًّا الصلاة والصيام أيضا، ولن يبقى من الإسلام إلا اسمه. باختصار قد حارب أبو بكر  مانعي الزكاة في تلك الظروف، وخرج من هذا الموطن أيضا فاتحا منتصرا، ورجع المنحرفون كلهم إلى الصواب.
سأتابع هذا الذكر في المستقبل أيضا إن شاء الله، والآن أود أن أحثكم مرة أخرى على الاستمرار في الدعاء من أجل أوضاع العالم فلا تقصروا في ذلك، وادعوا الله  بوجه خاص أن تعرف الدنيا خالقَها وهذا هو الحل الوحيد لتخليص الدنيا من الدمار، رحمهم الله  وتقبل دعواتنا أيضا.   
وبعده أود أن أذكر أحد المرحومين، وسأصلي عليه صلاة الغائب بعد صلاة الجمعة، وهو مولانا مبارك نذير المكرم والمحترم الذي كان عميد الجامعة الأحمدية بكندا سابقا، كما خدم الجماعة كداعية مسئول في كندا أيضا، فقد توفي في الثامن من هذا الشهر عن عمر يناهز 87 سنة، إنا لله وإنا إليه راجعون، وكان بفضل الله منخرطا في نظام الوصية، وكان متواضعا وكثير الدعاء ومتوكلا على الله كثيرا وقنوعا. كان درويشا، كلما نظرتُ إليه تراءى لي صورة إنسان صالح حقيقي، وعن عائلته أود أن أقول إنه كان ابنا ثانيا للداعية الأحمدي الناجح مولانا نذير أحمد علي رحمه الله والسيدة آمنة بيغم. جاءت الأحمدية إلى عائلته عن طريق جده حضرة بابو فقير علي  الذي بايع على يد سيدنا المسيح الموعود  وفيما بعد عُيِّن أول مدير لمحطة القطار في قاديان، وكان له بيت أيضا في قاديان مشهورا باسم "فقير منزل". لقد وُفق والدُ المرحوم مولانا مبارك نذير حضرةُ مولانا نذير أحمد علي رحمه الله لخدمة الجماعة في غانا بأمر من سيدنا المصلح الموعود  في عام 1929 ولاحقا عُين داعية في سيراليون. يوم كان والد المرحوم حضرة مولانا نذير أحمد علي رحمه الله عائدا إلى سيراليون في عام 1943 سافر معه ابنُه مبارك نذير مع أمه إلى سيراليون. وفي هذا السفر حدث حادث يجدد الإيمان، وذكرَه مولانا مبارك نذير شخصيا. كان السفر يستغرق ثلاثة أشهر عبر السفينة، وكان عمر المرحوم مبارك نذير أحدَ عشرَ عاما، وبعد الخروج من البيت للسفر توعكت صحته بحيث ظهرت علامات توحي بأنه لن ينجو من الموت، وكان السفر في البحر، وعند ركوبه السفينة وحين رآه طاقم السفينة قالوا لوالده إن ابنك شبه ميت ويكاد يلفظ أنفاسه الأخيرة، إذا مات في السفر فليس عندنا ثلاجة لحفاظة الجثمان، لذا لا نستطيع أن نسمح لك بالسفر برفقته. فقال لهم مولانا بإصرار أنه سيسافر في كل حال لأن الخليفة الثاني للمسيح الموعود قد أمره، فسمحوا له بركوب السفينة بشرط أن يوقع على الورق أنه إذا مات ابنه فسوف يسمح لهم بإلقاء جثمانه في البحر، فحين قدم القبطان هذا الشرط، بدأت والدة مبارك نذير تبكي، وقالت لمولانا نذير أحمد علي رحمه الله هذا ابننا ويمكن أن نسافر على سفينة أخرى. فطمْأنها مولانا نذير أحمد علي قائلا إنه داعية قد أرسله حضرته بمهمة، فمن أدراني متى أجد سفينة أخرى، فاطمئنِّي ولن يصيب مباركا أيُّ مكروه. ثم قال لقبطان السفينة بلجهة فياضة باليقين، آتِني الورقة وأخبرني أين أوقِّع، إذا مات فيمكن أن تلقيه في البحر، وأقول لك أيضا في الوقت نفسه أنه لن يصاب بأي أذى. وهكذا كان والد المرحوم يتوكل على الله  أنه واقف الحياة وخرج من بيته لنشر دينه، وأنه  سينصرنَّه، ويحفظنَّ أهله وعياله. فقد عاش ذلك الولد البالغ من العمر أحد عشر عاما حيًّا بفضل الله  وليس ذلك فحسب بل قد عاش سبعا وثمانين سنة، ووُفق لخدمة الإسلام والأحمدية، فقد وقف حياته مقتفيا آثار آبائه، وسجل بنفسه أيضا أروع نماذج التوكل على الله في ميدان خدمة الدين.            
فقد نال عملا حكوميا جيدا بعد الإجازة العلمية، حيث عمل مدة، ثم حين قرأ في جريدة الفضل أن سيدنا المصلح الموعود حثَّ أفراد الجماعة على أن يقفوا حياتهم ولو مؤقتا، استقال من عمله وقدم نفسه لسيدنا الخليفة الثاني للمسيح الموعود  وسافر بأمر من حضرته إلى سيراليون في عام 1963 للوقف المؤقت، حيث كان والده حضرة مولانا نذير أحمد علي أيضا قد وُفِّق للخدمة لمدة طويلة، وكان قد مات هناك ودُفن هناك وقبره هناك. فقد جاء المرحوم فور وصوله إلى سيراليون إلى قبر والده، فتذكر كلمات والده التي نطق بها مولانا نذير أحمد علي رحمه الله في خطاب يفيض روحانية في 26/11/1945 حيث كان قد قال اليوم نحن ذاهبون، للجهاد في سبيل الله ونشْر الإسلام في إفريقيا الغربية، إن الموت يلازم الإنسان، إذا مات أحدنا فاعلموا أن قطعة صغيرة من الأرض ملك للجماعة في بلد بعيد في العالم، ومن واجب الشباب الأحمديين أن يصلوا إلى هناك، ويحققوا الهدف الذي من أجله سنكون قد حصلنا على تلك الأرض في صورة القبور. وكان يقصد أن قطعة صغيرة من أرض فيها قبر الداعية الأحمدي ملكٌ للجماعة، إذ قد صارت هذه الأرض ملكا لنا بسبب دفْننا فيها، فسوف يصدر الطلب من قبورنا أن تربُّوا أولادكم بحيث يتمكنون من تحقيق الهدف الذي من أجله ضحَّينا بحياتنا. فقد وصل مولانا مبارك نذير إلى قبره منفذا وصيته وقال لبيك ها قد أتيت إلى هنا لألبي دعوتك. 
فقد وُفق لخدمة الجماعة في شتى مناطق سيراليون. وفي عام 1985 حين عاد إلى باكستان بأمر من سيدنا الخليفة الرابع رحمه الله، كتب إلى حضرته أنه يريد أن يقف حياته كلها وليس لسنوات محددة. فقبِل حضرته طلبَه وأرسله إلى كندا بصفته داعية أحمديا، فخدم هناك الجماعة في شتى المناطق. في عام 2003 صدر اقتراح بفتح الجامعة الأحمدية في كندا وافق عليه سيدنا الخليفة الرابع رحمه الله وعَيَّن المرحوم عميدا للجامعة، إلا أن الجامعة لم تُفتح في حياة حضرته، وحين فُتحت في عهدي أبقيتُه على منصبه وعينته عميدا للجامعة. باختصار كان المرحوم أول عميد للجامعة الأحمدية في كندا، فخدمها بصفته عميدا حتى عام 2009، حيث عينته داعية مسئولا في عام 2010 فوُفق لهذه الخدمة بنجاح حتى 2018. فمدة خدمته إجمالا تصل 59 عاما بما فيها الوقف المؤقت حيث خدم كواقف الحياة تماما. كما وُفق لحضور عدة جلسات وبرامج بصفته مندوب المركز، وكان الأحمديون وغيرهم يعجبون بخطاباته كثيرا، فكانت مؤثرة جدا، وكان يجذب المستمع إليه تماما. 
في عام 2016 مثَّلني في مناسبة وضع حجر الأساس لمستشفى نور في غواتيمالا. كانت مقالاته الدعوية تنشر في الجرائد مثل نيشنل نيوز كندا وتورنتو ستار وآتوا سيتيزن. كما وُفق مولانا المرحوم مبارك نذير لترجمة إنجليزية لاثنين من كتب سيدنا المسيح الموعود  هما "التجليات الإلهية" و"فتح الإسلام"، كما ترجم كتاب الخليفة الرابع رحمه "كارثة الخليج" أيضا. 
ترك خلفه زوجته السيدة أمة الحفيظ نذير وثلاثة أبناء وبنتين، فكان المرحوم كما قلت سابقا يملك خصالا حميدة عدة، وكان واقفا مثاليا للحياة، وكان مثلا يُحتذى للدعاة بوجه خاص، حيث كانت حياته صورة عملية لإيثار الدين على الدنيا دوما، فقد خدم الجماعة وجعل طاعة خليفة المسيح نصب عينيه، فكان ماهرا في فن الخطابة، وكان خطيبا مفوها في اللغة الأردية والإنجليزية كلتيهما، فكانت خطاباته مؤثرة جدا. 
تقول زوجته السيدة أمة الحفيظ المحترمة، لقد عاش المرحوم حياته الكاملة بمنتهى الصلاح والتقوى، فكان حريصا على حماية كل قرش من أموال الجماعة، وعاش بمنتهى البساطة. فكان يساعد عددا من الفقراء في سيراليون بانتظام حتى بعد الخروج منها، وأنا شاهدة على أنه كان خير زوج وأبا حنونا جدا. كان دوما يفكر كيف يمكن أن يفيد الجماعةَ لأنها تنفق عليه كثيرا، كما كان يردد كثيرا أنه لا يستطيع أن يتحمل سخط خليفة الوقت بأي حال. وكتب أولاده كلُّهم أيضا أن إيمان والدهم بالله والآخرة كان قويا، وكان مطيعا للخلافة وموقنا بأن نظام الجماعة صحيح. وكان توكلُه على الله كبيرا، وكان يقول في كثير من الأحيان، لن يتركني الله أبدا بل سوف يأتي لنصرتي، وبحسب ذلك كان الله  أيضا يعامله. عندما كان داعيةً مسئولا فحيثما كان يرسله أمير الجماعة وحتى بعد التقاعد عند تدهور صحته حيث كانت تؤخذ منه الخدمة، فحيثما أُرسِل حثَّ الناس على الإنفاق في سبيل الله في مشاريع معينة، وكان الناس يتأثرون به، لأنه كان يساهم في ذلك أولا شخصيا ثم يدعو الناس إلى ذلك. 
تقول ابنته الكبرى إنه كان ينصح بتمتين العلاقة بالخلاقة الأحمدية، فقد ظل يسعى دوما ليولد فينا حبًّا واحترامًا لنظام الجماعة، فكان حريصا على أن ننفذ كل توجيه لخليفة المسيح. نادرًا ما كانت تخلو أي جلسة له من هذه النصائح. ثم عندما كان يجتمع أحفاده وحفيداته كانوا متأكدين أن جدّهم سينصحهم وكانت النصيحة أن لا ينشغلوا كثيرا في الأعمال المادية بل ينبغي أن يسعوا ليؤكدوا أن لهم علاقة قوية بالله  والخلافة. وتقول أنه كان يقول لنا أن من المؤكد أن مهمة الجماعة ستتحقق وليس فيها أي شك، أما أنتم فإذا لم تتقدموا لخدمة الجماعة فسوف يأتي الله بآخرين ينجزون هذه الأعمال بشكل أفضل. 
كتبتْ ابنته الصغرى حدثا؛ أن المرحوم كان يبني المسجد في سيراليون، فنفد المبلغ. وذات يوم حين طالبه العمال أجرتَهم لم يكن عند والدي أي مبلغ ليدفع لهم، فقال لهم أن يأتوا غدا فسوف يدفع لهم الأجرة. وفي اليوم التالي حين خرج من البيت وجد العمال في انتظاره، ولم يكن قد توفَّر عنده أي مال، فقال لهم لا أملك المال حاليا لكنني أدعو الله ، فانتظروا قليلا، فسوف يدبر الله  قريبا إن شاء. وبينما هو يتكلم معهم جاءت إليه سيارة بسرعة، فقدم له صاحبُها ظرفا فيه مبلغ، وسلَّمه له قائلا إن شخصا سمع أنك تبني هنا مسجدا فأرسل لك هذا المبلغ. وقبل أن يسأله والدي اسم المرسِل، انطلقت السيارة بسرعة، فأيقن بأن الله  أجاب دعاءه، ثم دفع منه للعمال أجرتهم.
فهكذا كان يتوكل على الله وهكذا كان  يُكرمه. فقد كتب الناس أحداثا كثيرة لتوكله على الله ومعاملة الله  معه هكذا. وكتب الدعاة أيضا. كان المرحوم كما قلت سابقا عالما عاملا، ولذلك كانت خطاباته تؤثر في الناس، أما أمام الخلافة فكان يبدي تواضعا كبيرا جدا. 
رفع الله درجاته وسيَّر أولاده وأجياله القادمة أيضا على دربه، وأجاب أدعيته لأولاده ونسله، ورزق الجماعة أيضا بانتظام مَن يخدمون بإخلاص وعفاف. لقد كتب الدعاة المتخرجون في الجامعة الأحمدية في كندا، أحداثًا كثيرة عاشوها مع المرحوم. كيف كان يربيهم ويعلِّمهم أسلوب التبليغ، وكيف علَّمهم الأخلاق والدين، فقد كسبوا منه فيوضا كثيرة. وينبغي أن يتذكروا أن هذه الأحداث يجب أن لا تكون للبيان في المجالس فقط بل يجب أن يكونوا هم أيضا نموذجا عمليا لهذه الأمور كلها. وفَّقهم الله لذلك.
[bookmark: _GoBack]*****
